
Семиотические механизмы межкультурных коммуникаций  
на примере индийских и непальских театральных традиций 

 

 

183

УДК: 7.091                            DOI: 10.31249/chel/2020.01.11 
 
 
 
 
 
 
 

Морозова Т.Е.  

СЕМИОТИЧЕСКИЕ МЕХАНИЗМЫ  
МЕЖКУЛЬТУРНЫХ КОММУНИКАЦИЙ 

НА ПРИМЕРЕ ИНДИЙСКИХ  
И НЕПАЛЬСКИХ ТЕАТРАЛЬНЫХ ТРАДИЦИЙ© 
Государственный институт искусствознания (ГИИ), 
Москва, Россия, e-mail: morozovatata@gmail.com 

 
Аннотация. Процесс формирования семиотического языка театральных 

традиций Индии и Непала активно обсуждается в среде национальных искусство-
ведов. С учетом пространственного взаимодействия этих соседствующих стран в 
статье делается акцент не на правах приоритетности, исторически отводящихся 
Индии, а на выявлении в Непале самостоятельных направлений в развитии обще-
коренных традиций. Предполагается рассмотреть коммуникативную трансфор-
мацию театральных перфомансов, вначале имевших широкое распространение в 
Индии, а затем обретших новое воплощение на сценических площадках Непала. 

Ключевые слова: Непал; Индия; традиции; театр; нач; пйакхан; джатра. 
Поступила:15.08.2019                              Принята к печати: 03.09.2019 
 
 

Morozova T.E. 
Semiotic mechanisms of intercultural communication:  
the case of Indian and Nepalese theatrical traditions 

State Institute of art history (GII), 
Moscow, Russia, morozovatata@gmail.com 

 
Abstract. The formation of the semiotic language of theatrical traditions of In-

dia and Nepal is actively discussed among national art critics. Taking into account the 
spatial interaction of these neighboring countries, the article focuses not on the priority 
rights historically assigned to India, but on the identification of independent directions 

                                           
© Морозова Т.Е., 2020 



 
Морозова Т.Е. 

 

 

184

in the development of indigenous traditions in Nepal. The paper considers the commu-
nicative transformation of theatrical performances, which used to be common in India 
and then found a new incarnation on the stages of Nepal. 

Keywords: Nepal; India; traditions; theatre; nach; pyakhan; jatra. 
Received: 15.08.2019                                            Accepted: 03.09.2019 
 
 
Непал – ближайший северный сосед Индии. Граница между 

ними проходит по узкой полоске равнины у подножья Гималайских 
гор, на склонах которых и расположено непальское государство. 
Географическая близость, отлаженные веками торговые пути, рели-
гиозные и родственные связи – все способствовало культурному 
взаимодействию этих стран. Потому исторически сложившееся 
определение – древнеиндийская культура – по сути является для 
них общим, или объединяющим. Многие персонажи и места дей-
ствия древних эпосов «Махабхарата» и «Рамаяна» связаны не 
только с землей Индии, но и Непала. О единых корнях так же сви-
детельствует близость многих религиозных традиций, как и безус-
ловная родственность музыкального и театрального искусства 
[Морозова, 2009, c. 131–159]. Однако как не существует единооб-
разия в их творческом воплощении внутри самой Индии, так же 
своими особенностями отличается и традиционное искусство Не-
пала, на чем мы сделаем больший акцент, поскольку оно менее 
изучено. 

Известно, что каноны синкретического театрально-танце- 
вального искусства были досконально изложены в трактате «Нать-
яшастра», созданном в Индии на рубеже эр [Ватсьяян, 2009]. На 
основе почерпнутых знаний актер становился обладателем кодо-
вых визуально-изобразительных жестов рук (хаста), пальцевых 
комбинаций (мудра), всевозможных движений тела (ангика абхи-
ная), а также специфических поз, символизирующих определен-
ные действа и эмоциональные состояния (карана). В результате их 
комплексного применения создавались целостные образно-зна- 
ковые характеристики божественных и демонических персонажей. 
В Непале эта знаковая система также служила основой для разви-
тия ранее существовавшего типа своих театрализованных пред-
ставлений. В результате с середины I тысячелетия стали появляться 
непальские музыкально-танцевальные драмы – нач и пйакхан, – 
явившие собой не что иное, как синтез обеих театральных тради-



Семиотические механизмы межкультурных коммуникаций  
на примере индийских и непальских театральных традиций 

 

 

185

ций [Malla, 1980, P. 7–9]. Одной из самых известных была драма 
«Нава-Дурга», посвященная девяти перевоплощениям богини Дур-
ги в ее покровительственных и воинственных ипостасях, что на-
сыщало спектакль колоритными образами и давало возможность 
исполнителям проявить свое актерское мастерство (рис. 1). Эта 
драма, идущая до сих пор (конечно, с немалыми изменениями), 
является истинно знаковой в истории развития непальского теат-
рального искусства, поскольку ей более тысячи лет. 
 

 
 

Рис. 1 
 

Наряду с постановками этих традиционных драм в Непале 
продолжали процветать и разнообразные зрелищные формы, в том 
числе особенно популярные народные театрализованные пред-



 
Морозова Т.Е. 

 

 

186

ставления. Они всегда, как прежде, так и теперь, существовали 
параллельно и не без обоюдного взаимовлияния; во всяком случае 
музыкально-танцевальные драмы, относящиеся к профессиональ-
ному искусству, и народные танцевально-пантомимные постанов-
ки именовались одинаково, как нач или пйакхан (в зависимости от 
местного колорита и языка – непальского или неварского). Это не 
случайный, а своего рода знаковый момент, поскольку и те и другие 
воспринимались зрителем, разумеется, не идентичными, но одно-
родными видами перформанса и были равно востребованными. 

Как правило, народные театральные представления форми-
ровались из исторически возникавших и повторяющихся религи-
озно-обрядовых действ, основанных на местных легендах и обще-
известных мифах, где фигурировала целая плеяда божеств и 
демонов. Каждому из них соответствовали свои атрибуты в виде 
украшений, одежды и прочих символических вещей, которые от-
ражали сущность и предназначение персонажа и, собственно, 
обеспечивали его узнаваемость. Это были обязательные – знако-
вые предметы, к которым нельзя было относиться обыденно, т.е. 
что-то в них менять или добавлять по своему усмотрению. К их 
числу относились и маски, которые, кстати, активно использова-
лись не только для создания более рельефного образа, но еще и 
для изображения женских персонажей, ибо поначалу в представ-
лениях участвовали только мужчины [Шрестха, 2009, c. 90–94]. 
Позже на замену маскам пришла раскраска лица; однако в некото-
рых случаях использовались оба этих выразительных средства, но 
с той же обязательной символической обоснованностью. 

Для народных музыкально-театральных представлений всегда 
было естественным их проведение в условиях открытого пространст-
ва (как в Индии, так и в Непале). Для обозначения «сценического» 
места действия было достаточно четырех кольев по углам, обтяну-
тых веревкой, чтобы для зрителей и исполнителей оно преврати-
лось в особую, практически сакральную зону перформанса. Так, 
например, в округе Джанакпур к самым популярным относится 
танцевально-пантомимное действо кхата-пйакхан, в котором ра-
зыгрываются эпизоды из местных сказаний о борьбе с демонами, 
изображаемыми в масках, с всклокоченными длинными черными 
волосами и кинжалами в руках. Понятно, что самыми эффектными 
здесь являются именно сцены воинственного столкновения с эти-
ми демоническими существами, где исполнители демонстрируют 



Семиотические механизмы межкультурных коммуникаций  
на примере индийских и непальских театральных традиций 

 

 

187

«устрашающие», довольно высокие, но удивительно плавные 
прыжки. Благодаря специальной технике, передающейся из поко-
ления в поколение, эти «полетные» прыжки, можно сказать, стали 
«брендом» народных представлений кхата-пйакхан. Когда-то в 
силу своей оригинальности они начали активнее использоваться, 
насыщая изначальные обрядовые действа яркой зрелищностью; 
соответственно и прежнее пространство обрядового перфоманса, 
не теряя религиозности, постепенно переформатировалось в сферу 
театрализованного представления, оказывая более сильное, ком-
плексное воздействие на зрительские эмоции. 

Нечто подобное можно отнести и к известному в округе На-
раяни народному представлению чепанг-нач, которое также заро-
дилось на основе легенд о злых духах и обрядов, совершаемых для 
их изгнания. Его вступительная и заключительная части, постро-
енные по типу пуджи (обряда почитания божеств), исполняются в 
спокойном темпе с мелодичным музыкальным сопровождением; а 
средняя часть – бурная по темпу и действиям – собственно и явля-
ется танцевально-пантомимной борьбой «сверхъестественно силь-
ных» заклинателей дхами с этими злобными «блуждающими» ду-
хами бхутами. Несмотря на то что представления чепанг-нач, 
развивая свой творческий потенциал, стали все более приобретать 
зрелищно-развлекательный характер, тем не менее в положенное 
время они продолжают исполнять и свою изначальную роль риту-
ального действа. Надо сказать, что для местных жителей в этом 
смешении «предназначений» нет ничего предосудительного, воз-
можно, в том числе и потому, что все происходит в свободном от-
крытом пространстве, которое позволяет так же свободно и открыто 
воспринимать действительное и воображаемое, при соответст-
вующем настрое и вере… 

Разыгрывание мифологических сюжетов в окружении нату-
ральной «природной декорации» как бы всегда «перевоплощало» 
нереальный мир в реальность: словно боги и демоны спускались на 
землю и за их действиями можно было наблюдать воочию. Подобные 
представления в Непале испокон веков пользовались зрительской 
симпатией. Хотя все они достаточно разнообразны и какие-то даже 
имеют свои наименования, но в целом они причисляются к много-
значному понятию джатра, включающему различные песенно-
танцевальные костюмированные шествия, празднично-религиозные 
музыкальные гулянья и, разумеется, театрализованные представле-



 
Морозова Т.Е. 

 

 

188

ния – все на воздухе, в открытом пространстве [Морозова, 2001,  
c. 55–83]. 

Аналогично в близком к Непалу индийском штате Бенгалия 
джатрой называются народные театральные представления, но 
кроме того так же именуются и сами музыкально-танцевальные 
драмы. Среди них, как и в Непале, особенно популярна драма о 
богине Дурге, только на иной сюжет – о ее битве и победе над  
демоном-буйволом Махишей (рис. 2). Как правило, это представ-
ление осуществляется во время специального праздника Дурга-
пуджа. Интересно, что в традиционной иконографии Дурга пред-
стает и как воинствующая восьмирукая богиня, и как справедливая 
богиня-покровительница с десятью руками, с чем согласуется, в 
частности, ее знаковый образ «защитницы цикличного равновесия 
вселенной», изображаемой в символическом виде ликообразного 
солнца с десятью лучами (рис.  3). Теперь, характеризуя в целом 
бенгальскую театральную джатру, отметим, что все демонстри-
рующиеся здесь драмы основаны на мифологических сюжетах о 
разных богах; они сохраняют свой прежний постановочный стиль 
и – главное – по традиции разыгрываются все так же на открытом 
воздухе! В этом усматривается «ключевой» смысл (ибо недостатка 
в закрытых театральных помещениях в Бенгалии нет) [Морозова, 
2001, c. 82]. 

Мистика открытого пространства – как его знаковая суть – 
непосредственным образом влияла и на восприятие спектаклей 
профессионального музыкального театра Непала. Еще с середины 
I тысячелетия самые ранние музыкально-танцевальные драмы, по-
вествующие о деяниях богов, представлялись во время праздника 
Индра-джатры именно на открытых (!) каменных платформах 
дабу, или дабали (высотой около 3 футов, шириной – 40–45 футов), 
сооруженных возле храмов и на дворцовых площадях [Malla, 1980, 
p. 10]. Эта традиция сохранялась вплоть до ХХ в. практически пол-
ностью и лишь с недавнего времени стала использоваться частич-
но (в том числе на деревянных настилах). Большую роль в этом 
играли многодневные театральные фестивали, первым из которых 
стал упомянутый Индра-джатра. Вторым, образовавшимся в на-
чале II тысячелетия (и также действующим до сих пор), стал 30-
дневный фестиваль Джатака-пйакхан, во время которого ставятся 
музыкальные драмы, базирующиеся на 32 легендах о перерожде-
ниях Будды. И наконец, во время третьего, особенно интересую-



Семиотические механизмы межкультурных коммуникаций  
на примере индийских и непальских театральных традиций 

 

 

189

щего нас сегодня театрального фестиваля Картик-пйакхан пока-
зываются музыкально-танцевальные драмы иного типа и характе-
ра, появившиеся в XVII в. и позже [Морозова, 2002, c. 103–105; 
Khatri, 1982, P. 6–8]. 
 
 

 
 

Рис. 2. 
 



 
Морозова Т.Е. 

 

 

190

 
 

Рис. 3. 



Семиотические механизмы межкультурных коммуникаций  
на примере индийских и непальских театральных традиций 

 

 

191

Началом этого нового направления стал спектакль «Нара-
симха-пйакхан», поставленный по идее и при участии Сиддхи На-
расимхи Малла, правившего в середине XVII в. С одной стороны, 
в постановке проявилось заимствование характерных черт из ран-
них непальских музыкальных драм, посвященных индуистским 
богам: «Нава-Дурга», «Маха-Кали» и др. С другой стороны,  
использовалась особенная ритмическая пластика из пьес буддий-
ской Джатаки. В результате это привело к возникновению свое-
образного танцевально-пантомимного стиля (названного позже 
картик-пйакхан), образная рельефность которого подчеркивалась 
значительно увеличенным по составу оркестром. Тем не менее 
нельзя отрицать и непосредственного влияния индийской тради-
ционной музыкальной драмы о Нарасимхе (человеке-льве), хоро-
шо известной талантливому непальскому правителю. Однако для 
него она скорее стала «стимулирующим толчком» для создания 
собственного театрального воплощения этого мифологического 
сюжета. В этом процессе, собственно, еще раз с особой яркостью 
проявилась та самая коммуникативная трансформация театрализо-
ванных представлений двух соседствующих стран, которая на раз-
ных этапах существования способствовала их взаимному меж-
культурному обогащению. 

Дело в том, что и в Индии, и в Непале Нарасимха – являю-
щийся одним из 10 перевоплощений (аватар) бога Вишну – всегда 
был весьма почитаемым божеством, особенно в народной среде 
[Древо индуизма, 1999, c. 384–385; Индуизм… Словарь, 1996,  
c. 303], поскольку он непременно вступался за тех, кто в него пре-
данно веровал (рис. 4). Поэтому в самых разнообразных вариантах 
разыгрывалась история о том, как Нарасимха защитил мальчика по 
имени Прахлада, которого его отец (демон Хиранья-кашйапу) хо-
тел убить за то, что тот единственный в роду почитал своим боже-
ством именно Нарасимху. Этот кульминационный момент – когда 
отец в гневе нападает на сына – в разных индийских постановках 
решался по-своему. Божественный персонаж Нарасимха неожи-
данно появлялся из бутафорной колонны и карал преступника 
«смертельным касанием» (рис. 5). В других случаях бутафорное 
изваяние человека-льва падало на этого злодея. В спектакле Сидд-
хи Малла божественная кара обыгрывается с помощью светового 
приема, вернее эффекта надвигающейся колышущейся тени, как 
одушевленной силы божества. Благодаря четкому манипулирова-



 
Морозова Т.Е. 

 

 

192

нию четырьмя особыми светильниками махал, направляемыми под 
разными ракурсами на актера-Нарасимху, тень от него (под тремо-
лирующее звучание оркестра) начинает устрашающе увеличиваться, 
и, когда достигает демонического отца, тот падает замертво. Это 
поистине впечатляющее зрелище. Даже известны трагические слу-
чаи (причем подтвержденные документально), когда актеры, ис-
полнявшие роль этого дьявольского персонажа, действительно 
умирали прямо на сцене, и потому неподалеку от сценической 
площадки всегда сидит специальная группа, готовая в подобных 
случаях совершить надлежащий обряд [Malla, 1980, P. 11–15]. 

Данный факт не следует рассматривать с какой-то одной по-
зиции, например, глубокого перевоплощения актера в демоническое 
существо, заслужившее эту «небесную кару». Это так, но кроме  
того здесь срабатывает целый комплекс знаковых составляющих, 
куда прежде всего входит менталитет жителей этих стран и соответст-
вующее ему отношение к традициям, которые пронизаны мифоло-
гическим материалом. Неслучайно и то, что драма «Нарасимха-
пйакхан» всегда демонстрируется в месяц картик (конец октября – 
начало ноября), т.е. конкретно в дни почитания этого божества. 
 
 

 
 

Рис. 4. 



Семиотические механизмы межкультурных коммуникаций  
на примере индийских и непальских театральных традиций 

 

 

193

 
 

Рис. 5. 
 
Соответствие определенному времени – как одному из важ-

нейших знаковых составляющих – также относится и к большин-
ству народных театрализованных представлений, выросших из 
культовых песенно-танцевальных обрядов. Нередки случаи (в том 
числе описанные выше), когда какие-то ритуальные действа, в си-
лу своей театральной зрелищности, уже давно разыгрываются в 
разных людных местах, но, несмотря на это – не утрачивают риту-
ального смысла и остаются способными выполнять в положенное 
время изначально заложенную в них знаковую функцию своего 
предназначения. Важным моментом при этом также является их 
представление в открытом пространстве, что неоднократно под-
черкивалось по ходу изложения материала. Также очевидно, что 
определяющую роль здесь играет общий настрой – на трансцен-
дентность передачи осуществляемого сакрального акта либо на 
эмоциональное восприятие традиционного театрального представ-
ления. Однако и в том, и в другом случаях в большей степени на-
блюдается тенденция к сближению изобразительных знаков обря-
дового и театрального действий, нежели к их радикальному 



 
Морозова Т.Е. 

 

 

194

размежеванию. То есть возникает знаковая ситуация, соответст-
вующая должному восприятию перформанса. 

 
 

Список литературы 
 

Ватсьяян К. Наставление в искусстве театра: «Натьяшастра» Бхараты. – М.: Вос-
точная литература, 2009. – 206 c. 

Древо индуизма. – М.: Восточная литература, 1999. – 559 c. 
Индуизм. Джайнизм. Сикхизм: Словарь / ред. М.Ф. Альбедиль, А.М. Дубянский. – 
М.: Республика, 1996. – 576 c. 

Морозова Т.Е. Музыкальные традиции древних и современных непальских джатр // 
Культура Непала. Традиции и современность. – СПб.: Алетейя, 2001. – С. 55–83. 

Морозова Т.Е. Профессиональная музыка Непала в аспекте взаимосвязи с индий-
ской музыкальной культурой // Культура Востока. – М.: КРАСАНД, 2009. – 
Вып. 2: Особенности регионального развития: Индия, Непал, Тибет / ред. и 
сост. Т.Е. Морозова. – С. 131–159. 

Морозова Т.Е. Традиция непальских музыкально-танцевальных драм и театральных 
фестивалей // Непал на рубеже тысячелетий. – М.: ИВ РАН, 2002. – С. 102–106. 

Шрестха К.П. Непальские маски и их ритуальное значение // На поезде в Гима-
лаи: (сб. статей по Непалу). – М.: Союз писателей России, 2009. – С. 90–94. 

Khatri T.B. Fairs and Festivals of Nepal. – Kathmandu: Government Press, 1982. – 54 p. 
Malla P. Nepali rangamancha [Nepali’s theatre performance]. – Kathmandu: Dipak 

press, 1980. – 128 p. – (in Nepali). 
 
 

References 
 

Vats'yayan, K. (2009). Nastavlenie v iskusstve teatra: «Nat'yashastra» Bharaty. M.: 
Vost. lit. (1999). Drevo induizma. M.: Vostochnaya literatura. 

Al'bedil', M.F. & Dubyanskij, A.M. (Eds.). (1996). Induizm. Dzhajnizm. Sikhizm. 
Slovar'. M.: Respublika. 

Morozova, T.E. (2001). Muzykal'nye tradicii drevnih i sovremennyh nepal'skih dzhatr. 
In Kul'tura Nepala. Tradicii i sovremennost' (pp. 55–83). SPb.: Aletejya. 

Morozova, T.E. (2009). Professional'naya muzyka Nepala v aspekte vzaimosvyazi s 
indijskoj muzykal'noj kul'turoj. Kul'tura Vostoka. In T.E. Morozova. (Ed. & comp.), 
Osobennosti regional'nogo razvitiya: Indiya, Nepal, Tibet, (2), 131–159. 

Morozova, T.E. (2002). Tradiciya nepal'skih muzykal'no-tanceval'nyh dram i tea-
tral'nyh festivalej. In Nepal na rubezhe tysyacheletij (pp. 103–105). M.: IV RAN. 

Shrestha, K.P. (2009). Nepal'skie maski i ih ritual'noe znachenie. In Na poezde v Gi-
malai (sb. statej po Nepalu) (pp. 90–94). M.: Soyuz pisatelej Rossii. 

Khatri, T.B. (1982). Fairs and Festivals of Nepal. Kathmandu: Government Press. 
Malla, P. (1980). Nepali rangamancha [Nepali’s theatre performance]. Kathmandu: 

Dipak press. 


